
 

1 
 
 

 

Neuvaine préparatoire de la fête 
du Père Libermann 

2 février 2026 

Année bicentenaire du 
baptême de Libermann 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Saisi par la grâce : 

Du Cri vers Dieu à l’Abandon au Christ 

 



 

2 
 
 

24 Janvier – 1er Février 2026 
 

 

SPIRITUALITÉ SPIRITAINE 

2024 - 2026 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Neuvaine préparatoire de la fête 
du Père Libermann 

2 février 2026 

 



 

3 
 
 

 

INTRODUCTION A LA NEUVAINE  

Entrer dans le mystère d’une grâce fondatrice 

Le 24 décembre 1826, dans la discrétion d’un geste sacramentel, 
François Libermann reçoit le baptême. Ce moment, en apparence 
modeste, inaugure un bouleversement radical : Dieu surgit dans 
une âme en quête, un homme nouveau naît, une mission s’éveille 
— appelée à traverser les siècles. Libermann ne s’est pas converti 
par stratégie ni par confort. Il a été saisi, retourné, illuminé. Il 
confiera plus tard : “Dieu m’a tout donné, il m’a attiré sans me 
demander la permission…” (Lettre à M. Schwindenhammer, N.D. 
VIII, 200–204). 

Deux siècles plus tard, nous ne célébrons pas un héros. Libermann 
n’a jamais revendiqué de mérite ni recherché la grandeur : il a 
simplement accueilli la grâce. C’est cette humilité qui nous touche 
— son cheminement intérieur, sa rencontre avec le Dieu de Jésus-
Christ, son abandon à l’action divine. Sa vie est une école de 
dépouillement, de docilité, de fécondité. Il nous enseigne que la 
conversion est œuvre de Dieu en nous, que la sainteté ne se 
construit pas: elle se reçoit. 

La vie spirituelle n’est pas une conquête, mais un itinéraire: Jésus 
en prend l’initiative, l’Esprit façonne en profondeur, et le Père 
attire sans bruit. C’est dans cette dynamique que Libermann s’est 
laissé transformer — et c’est dans ce même mouvement de grâce 
que toute la famille spiritaine, religieux, laïcs, associés, jeunes en 
formation et anciens en relecture, est appelée à entrer, à se laisser  



 

4 
 
 

façonner par l’Esprit qui l’a bouleversé, et à répondre à l’appel du 
Christ avec la même docilité et la même ardeur. 

L’année bicentenaire du baptême et de la conversion de 
Libermann ne peut nous laisser indifférents. Elle se présente 
comme un kairos, un temps favorable, qui s’inscrit pleinement 
dans la deuxième phase du plan d’animation du Conseil général : 
un appel à un renouveau spirituel, personnel et communautaire ; à 
puiser dans l’héritage de nos fondateurs une énergie nouvelle face 
aux défis de la mission aujourd’hui ; à faire rayonner leur message 
avec audace et espérance. 

Au sortir d’une année dédiée à l’Espérance, cette neuvaine 
prolonge l’élan reçu en nous appelant à une conversion 
renouvelée, à un approfondissement intérieur, à une espérance 
active et incarnée. Elle ne se limite pas à une commémoration du 
passé, mais ouvre un chemin de transformation. Car la conversion 
de Libermann n’est pas un souvenir figé : elle demeure une source 
vive, un appel toujours actuel pour chaque membre de la famille 
spiritaine. 

Pendant ces neuf jours, et tout au long de cette année de 
commémoration, nous sommes invités à nous laisser saisir par la 
grâce, à offrir notre vie, nos doutes, nos élans et nos blessures 
pour que le Christ y établisse son règne. Ce temps fort nous aide à 
relire notre propre histoire à la lumière de Dieu, à reconnaître les 
moments où il nous a rejoints — parfois au cœur de nos nuits. 
C’est aussi un appel à lâcher les résistances, à vivre notre baptême 
comme une dynamique toujours en mouvement, et à témoigner 
d’une foi intérieure, humble et ardente, capable de féconder le 
monde. 



 

5 
 
 

Enfin, cette neuvaine nous engage à avancer ensemble, comme 
famille spiritaine, dans une communion d’espérance et de mission. 
Elle nous invite à répondre avec audace aux appels de Dieu 
aujourd’hui, dans l’enthousiasme du cœur, la disponibilité de 
l’esprit et l’engagement renouvelé pour la mission. Sur ce chemin, 
Libermann nous précède. Il nous inspire. Mais c’est le Christ qui 
nous appelle, qui nous façonne, et qui nous envoie faire une chose 
nouvelle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	



 

6 
 
 

Nos	 remerciements	 au	 P.	 Crispin	 Mbumba,	 récemment	 nommé	
coordinateur	 pour	 la	 Spiritualité	 spiritaine	 au	 Conseil	 général	
(Rome),	pour	son	travail	de	recherche	et	de	composition	de	cette	
neuvaine.	



 

7 
 
 

 
1er Jour   

La primauté de la grâce 
 
Parole de Dieu :  Galates 1,15-16  

Mais Dieu m’avait mis à part dès le sein de ma mère ; dans sa 
grâce, il m’a appelé ; et il a trouvé bon de révéler en moi son Fils, 
pour que je l’annonce parmi les nations païennes. Aussitôt, sans 
prendre l'avis de personne. 
 
Éclairage de Libermann   

En relisant le fil de sa vie, Libermann reconnaît que Dieu Seul est 
à l’origine de son cheminement. Depuis les premiers élans 
intérieurs jusqu’à son baptême, tout en lui est œuvre de la grâce. 
Rien n’a été accompli par ses propres forces : sa conversion est le 
fruit d’une action divine, discrète, patiente et souveraine. Dans le 
récit qu’il adresse à M. Gamon, il confie : 

 ‟J’avais environ vingt ans lorsque Dieu a daigné 
commencer l’œuvre de ma conversion. (Récit à M. 
Gamon : N.D. I, 61). 

À travers ses lettres, Libermann insiste sur le caractère gratuit et 
immérité de cette grâce : 

« Ces grâces extraordinaires ne s’accordent pas au mérite. 
Jamais personne n’a mérité une grâce semblable, surtout 
lorsqu’il s’agit d’une grâce de conversion ; cela ne tient à 



 

8 
 
 

aucun mérite précédent. (…) Quand Dieu a des desseins de 
miséricorde sur une âme, il emploie les moyens qu’il juge, 
dans sa sagesse, capables d’atteindre la grandeur et 
l’étendue de cette miséricorde. »  (Lettre au Dr Libermann, 
N.D., III, 218-222) 

Et dans une autre lettre, il affirme avec conviction : 

« Il est certain pour lui que seule la grâce peut créer ce qui 
n’existait pas, fortifier ce qui était faible, et redresser ce 
qui était défectueux » (Lettre à M. Schwindenhammer, 
N.D. VIII, 200-204) 

Réflexion   

La grâce est toujours première. Elle jaillit comme un acte de la 
tendresse et de la miséricorde ; libre et souverain de Dieu. Elle 
précède la foi, prépare la liberté, éclaire l’intelligence. Elle est 
l’initiative aimante de Dieu, envers chacun de nous. — non pas 
une simple invitation, mais une œuvre silencieuse et agissante.  
Dieu ne se contente ni d’appeler ni d’attendre : il façonne en nous 
l’espace de la réponse. Il visite chaque cœur. Il suscite le désir. Il 
provoque l’élan. Il ouvre le chemin. Il précède tout mouvement, 
toute quête, toute conversion. 

Libermann nous enseigne, aujourd’hui encore, que reconnaître 
cette primauté, c’est entrer dans une posture d’humilité et de 
gratitude. C’est accueillir notre vocation, notre mission, notre foi 
comme des dons reçus, non comme des conquêtes à défendre et à 



 

9 
 
 

revendiquer. C’est consentir à être rejoints, transformés, 
conduits — par Celui qui nous précède toujours. 

Ce premier jour de la neuvaine nous invite à relire notre propre 
histoire à la lumière de la grâce. À reconnaître les traces de Dieu 
dans les détours, les lenteurs, les élans. Et à nous laisser conduire, 
comme Libermann, par la main invisible du Dieu qui précède. 

Questions  

1. Quels moments de ma vie portent la trace d’une action divine 
discrète mais décisive ? 

2. Dans mon engagement missionnaire, est-ce la grâce qui initie, ou 
ma volonté qui dirige ? 

3. Comment discerner la grâce à l’œuvre dans ma vie et dans les 
réalités sociales ? Comment y collaborer ? 

 
Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière 
Dieu de l’initiative - Dieu de la miséricorde, Tu es le premier à 
aimer, le premier à chercher, le premier à façonner le cœur. Avant 
même que nous ne te désirions, tu nous as désirés. Avant que nous 
ne te nommions, tu as appelé chacun d’entre nous. Comme 
François Libermann, nous reconnaissons que notre chemin vers 
toi est né de ta grâce seule, non de nos efforts, ni de nos mérites. 
Nous te rendons grâce pour ton amour qui précède chacun de nos 
pas. Délivre-nous de l’illusion de l’autosuffisance et rends nos 



 

10 
 
 

cœurs disponibles à ton souffle. Que ta grâce nous précède, nous 
guide, nous transforme, et que jamais nous n’oublions : tout 
commence en toi. Amen. 

2e Jour 

La grâce du retournement 

Parole de Dieu : Jr 31,16-20 

Ainsi parle le Seigneur : Retiens le cri de tes pleurs et les larmes 
de tes yeux. Car il y a un salaire pour ta peine, – oracle du 
Seigneur : ils reviendront du pays de l’ennemi. Il y a un espoir 
pour ton avenir, – oracle du Seigneur : tes fils reviendront sur leur 
territoire. J’entends bien Éphraïm se plaindre : « Tu m’as corrigé, 
et je suis corrigé, comme un jeune taureau non dressé. Fais-moi 
revenir, et je reviendrai, car c’est toi qui es le Seigneur mon Dieu. 
Oui, je me repens après être revenu ; après avoir reconnu qui je 
suis, je me frappe la poitrine. Je rougis et je suis confus, car je 
porte la honte de ma jeunesse. » Éphraïm n’est-il pas pour moi un 
fils précieux, n’est-il pas un enfant de délices, puisque son 
souvenir ne me quitte plus chaque fois que j’ai parlé de lui ? Voilà 
pourquoi, à cause de lui, mes entrailles frémissent ; oui, je lui ferai 
miséricorde – oracle du Seigneur. 

Éclairage de Libermann 



 

11 
 
 

Lorsque Libermann arrive à Paris, il entre dans une nuit intérieure 
plus profonde encore que celle vécue à Metz. Tristesse, solitude, 
isolement : tout semble se refermer autour de lui. Il écrit: 

« Ce moment fut extrêmement pénible pour moi. La vue 
de cette solitude profonde, de cette chambre où une simple 
lucarne me donnait du jour ; la pensée d’être si loin de ma 
famille, de mes connaissances, de mon pays, tout cela me 
plongea dans une tristesse profonde : mon cœur se sentit 
oppressé par la plus pénible mélancolie. C’est alors que, 
me souvenant du Dieu de mes pères, je me jetai à genoux 
et je le conjurai de m’éclairer sur la véritable religion. Je le 
priai… » (Récit à M. Gamon, N.D. I, 65). 

Réflexion 

Dans la cellule étroite du collège Stanislas, au bord du désespoir, 
Libermann renonce à tout subterfuge. Il s’effondre au pied de sa 
table, à genoux, dans le silence et la vulnérabilité. Ce geste de se 
mettre à genoux, ce mouvement de retour au Dieu de ses pères, 
devient un point de bascule, mieux un seuil de passage : celui 
d’une foi intellectuelle et abstraite à une foi incarnée, vivante, 
filiale. 

La conversion, ici, n’est pas d’abord un changement de 
comportement, mais un retournement intérieur — une ouverture 
radicale à la lumière de Dieu. Ce retournement ne vient pas de lui : 
il est réponse à une invitation silencieuse, à une présence qui 
précède et qui appelle. Une lumière intérieure le surprend, le 
traverse, le transforme. Il devient disponible à la voix de Dieu. Ce 



 

12 
 
 

retournement marque un passage : de la certitude à l’humilité, de 
la lutte à l’abandon, de la solitude à la communion. Libermann 
nous enseigne que la conversion véritable naît dans les lieux de 
dépouillement — là où la nuit devient seuil de lumière. C’est dans 
ces espaces de fragilité que Dieu se révèle comme Celui qui 
retourne, relève et recrée. 

Ce deuxième jour de la neuvaine nous invite à revisiter nos 
propres “cellules de Stanislas” — ces lieux intérieurs où 
l’angoisse, le doute ou la solitude ont creusé en nous un espace de 
vérité. Là où le silence nous a confrontés à nous-mêmes au point 
de susciter en nous un retournement. 

Questions  

1. Quels moments de ma vie ont été des cellules de Stanislas — 
ces lieux cachés où le silence m’a confronté à moi-même, m’a 
retourné intérieurement, et m’a rapproché du Dieu vivant ? 

2. Quels fruits cette expérience a-t-elle portés dans ma manière 
d’aimer, de servir et de prier aujourd’hui ? 

 
Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière 
Dieu de tendresse, dans nos déserts, attire-nous vers toi, et 
conduis-nous là où ton murmure devient audible. Dans nos nuits, 
fais jaillir ta lumière. Dans nos chutes, relève-nous par ta 
miséricorde. Dans nos errances, que ton amour nous retourne et 



 

13 
 
 

nous recentre sur ton amour fidèle. Dans nos résistances, donne-
nous la grâce d’un cœur disponible, capable d’écouter ton appel et 
d’y répondre avec confiance. Amen.



 

14 
 
 

 
3e Jour 

Le cri  vers le Dieu des pères 
Parole de Dieu : Psaume 77,2-13  

J'ouvrirai la bouche pour une parabole, je publierai ce qui fut 
caché dès l'origine. Nous avons entendu et nous savons ce que nos 
pères nous ont raconté ; 

nous le redirons à l'âge qui vient, sans rien cacher à nos 
descendants : les titres de gloire du Seigneur, sa puissance et les 
merveilles qu'il a faites. 
Il fixa une règle en Jacob, il établit en Israël une loi, loi qui 
ordonnait à nos pères d'enseigner ces choses à leurs fils, 
pour que l'âge suivant les connaisse, et leur descendance à venir. 
Qu'ils se lèvent et les racontent à leurs fils pour qu'ils placent en 
Dieu leur espoir et n'oublient pas les exploits du Seigneur mais 
observent ses commandements. 
Qu'ils ne soient pas, comme leurs pères, une génération indocile et 
rebelle, génération de cœurs inconstants et d'esprits infidèles à 
Dieu. 
Les fils d'Éphraïm, archers d'élite, se sont enfuis, le jour du 
combat : 
ils n'ont pas gardé l'alliance de Dieu, ils refusaient de suivre sa loi ; 
ils avaient oublié ses exploits, les merveilles dont ils furent les 
témoins. 



 

15 
 
 

Devant leurs pères il accomplit un miracle en Égypte, au pays de 
Tanis : 
il fend la mer, il les fait passer, dressant les eaux comme une 
digue. 

 

Éclairage de Libermann  

L’expérience de Libermann dans l’obscure cellule du collège 
Stanislas est si fondamentale qu’il convient de s’y attarder. Au 
cœur de sa nuit intérieure, il se souvient du Dieu de ses pères. 

« C’est alors que, me souvenant du Dieu de mes pères, je 
me jetai à genoux et je le conjurai de m’éclairer sur la 
véritable religion. Je le priai, si la croyance des chrétiens 
était vraie, de me le faire connaître, et si elle était fausse, 
de m’en éloigner tout aussitôt. Le Seigneur, qui est près de 
ceux qui l’invoquent du fond de leur cœur, exauça ma 
prière. » (Le récit à M. Gamon, N.D. I, 65). 

À genoux, il lance une prière ardente, sans détour. Il fait sienne le 
cri des angoissés d’Israël et s’adresse au Dieu de l’Alliance : 

« Vers Dieu, je crie mon appel ! Je crie vers Dieu : qu’il 
m’entende ! (…) Je me souviens de Dieu, je me plains… Je 
pense aux jours d’autrefois, aux années de jadis ; (…) Je 
me souviens des exploits du Seigneur, je rappelle ta 
merveille de jadis. » (Ps 76 [77]) 



 

16 
 
 

Ce cri, né du doute et de la souffrance, n’est pas une plainte 
abstraite, mais un appel désespéré — un surgissement de l’âme en 
quête de fondement. Libermann ne s’adresse pas à une idée de 
Dieu, mais au Dieu vivant, celui qui a guidé Abraham, Isaac et 
Jacob. C’est au Dieu des origines, au Dieu fidèle, qu’il confie son 
trouble. 

Et ce cri devient prière. Le doute, lorsqu’il est confié à Dieu, se 
transforme en acte de foi. La mémoire des merveilles passées 
devient source d’espérance, capable de traverser les nuits du 
présent. Même l’obscurité, loin d’être stérile, devient féconde sous 
l’action de l’Esprit Saint, qui murmure au cœur de l’âme en quête. 
Ce cri douloureux est aussi fondateur. Il marque un tournant 
décisif dans l’itinéraire de Libermann : le début d’un retournement 
intérieur, une ouverture à la rencontre avec le Christ. Il quitte la 
recherche intellectuelle pour entrer dans une relation vivante avec 
Dieu. Ce moment devient une véritable expérience pascale — une 
traversée de la nuit vers la lumière, une conversion du cœur avant 
même le baptême. 

En ce troisième jour nous sommes invités à crier vers le Dieu 
vivant de nos pères, à transformer nos doutes en prière et nos nuits 
en passage vers la lumière, en nous appuyant sur la mémoire 
fidèle de ses merveilles et en nous laissant guider par l’Esprit qui 
nous conduit vers le Christ. 

Questions  



 

17 
 
 

1. Quel est le Dieu que j’invoque dans mes nuits intérieures ? 
Est-ce le Dieu abstrait de mes raisonnements, ou le Dieu fidèle 
des pères, le Dieu de Jésus qui m’a déjà parlé dans mon 
histoire ? 

2. Dans mes nuits de doute, ai-je le courage de crier vers Dieu et 
de lui confier mes appels les plus profonds et douloureux — 
pour le laisser transformer mes questions en prière, mes doutes 
en confiance, ma nuit en lumière ? 

Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 

Prière  

Dieu de nos ancêtres dans la foi, à l’exemple de François 
Libermann, nous t’appelons du fond de nos cœurs : Seigneur 
entends notre cri. Fais de nos doutes un lieu de confiance, de nos 
questions une prière, de notre nuit un passage vers la lumière. 
Rends fécondes nos mémoires de tes merveilles dans nos vies, 
qu’elles deviennent sources d’espérance et chemins vers toi. Que 
ton Esprit nous soutienne dans l’obscurité, nous guide et nous 
ouvre à la rencontre avec ton Fils, lumière du monde et paix de 
nos cœurs. Amen. 



 

18 
 
 

 

4e Jour  
L’invasion fulgurante de la lumière 

Parole de Dieu : Actes 9,1–9 

Saul était toujours animé d’une rage meurtrière contre les 
disciples du Seigneur. Il alla trouver le grand prêtre et lui 
demanda des lettres pour les synagogues de Damas, afin que, s’il 
trouvait des hommes et des femmes qui suivaient le Chemin du 
Seigneur, il les amène enchaînés à Jérusalem. Comme il était en 
route et approchait de Damas, soudain une lumière venant du ciel 
l’enveloppa de sa clarté. Il fut précipité à terre ; il entendit une 
voix qui lui disait : « Saul, Saul, pourquoi me persécuter ? » Il 
demanda : « Qui es-tu, Seigneur ? » La voix répondit : « Je suis 
Jésus, celui que tu persécutes. Relève-toi et entre dans la ville : on 
te dira ce que tu dois faire. » Ses compagnons de route s’étaient 
arrêtés, muets de stupeur : ils entendaient la voix, mais ils ne 
voyaient personne. Saul se releva de terre et, bien qu’il eût les 
yeux ouverts, il ne voyait rien. Ils le prirent par la main pour le 
faire entrer à Damas. Pendant trois jours, il fut privé de la vue et il 
resta sans manger ni boire. 

Éclairage de Libermann : 

Comme Saul sur le chemin de Damas, Libermann vit sa 
conversion comme une irruption soudaine de la lumière divine — 



 

19 
 
 

une grâce foudroyante qui le saisit sans préparation et transforme 
son cœur autant que son intelligence. Il témoigne : 

« Tout aussitôt je fus éclairé, je vis la vérité, la foi pénétra 
mon esprit et mon cœur. »   (Récit à M. Gamon : N.D. I, 65-
66). 

Réflexion 

Dans cet état d’abandon total, enfermé dans une cellule du collège 
Stanislas, Libermann se rend disponible à l’action de Dieu. C’est 
alors que l’Esprit Saint intervient avec puissance : Libermann est 
inondé d’une clarté intérieure qui transforme tout son être, le 
remplissant d’une foi profonde et de l’amour de Dieu. 

• Son esprit est illuminé : « Je vis la vérité. » 
• Son cœur est pénétré par la foi chrétienne : « Je croyais 

sans difficulté. » 
• Sa volonté est réorientée par cette même force d’amour : 

“J’adhérai facilement à tout ce qu’on racontait sur la vie 
et la mort de Jésus-Christ.” 

En un instant, l’Esprit Saint le conduit à la pleine vérité du 
mystère du Christ et de l’Eucharistie. Cette lumière ne vient pas 
flatter nos certitudes : elle les bouleverse. Elle guérit, oriente, 
appelle. Libermann est saisi par une clarté intérieure qui dépasse 
l’intelligence — une lumière qui ne s’explique pas, mais qui 
transforme. 

À l’instar de l’apôtre Paul, Libermann est conduit à la vérité du 
Christ par une révélation intérieure, soudaine et gratuite. Le 
mystère de la vie et de la mort de Jésus-Christ pénètre son esprit et 



 

20 
 
 

son cœur. Tous deux ont reçu l’Évangile non par transmission 
humaine, mais par contact direct avec le Seigneur : « Ce qu’ils 
enseignent aux autres, ils l’ont appris au contact du Seigneur et 
l’ont tout d’abord expérimenté eux-mêmes. » (Jean GAY, « Deux 
juifs au service des gentils, » 339).   Paul lui-même écrivait aux 
Galates : « Sachez-le, en effet, mes frères, l'Évangile que j'ai 
annoncé n'est pas à mesure humaine : ce n'est pas non plus d'un 
homme que je l'ai reçu ou appris, mais par une révélation de Jésus 
Christ. » (Ga 1,11–12) 

Ce quatrième jour est un véritable appel à l’émerveillement devant 
l’irruption de Dieu dans nos vies — non pas comme une réponse à 
nos efforts, mais comme une initiative divine, gratuite et 
bouleversante. 

Questions  

1. Ai-je déjà été surpris par une lumière intérieure, une vérité 
venue sans que je la cherche ? 

2. Est-ce que je reconnais dans mon parcours des moments où 
Dieu a agi avant même que je comprenne ou demande ?  

3. Suis-je prêt à accueillir une foi qui dépasse mes raisonnements, 
une lumière qui me transforme sans explication ? 

 
Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 

Prière  



 

21 
 
 

Dieu de Lumière, tu n’attends pas que nous soyons prêts pour 
t’approcher de nous, tu viens dans nos silences, nos confusions, 
nos attentes inavouées. Comme tu l’as fait pour François 
Libermann, dissipe nos ténèbres, éclaire nos choix, guide nos pas. 
Que ta vérité nous pénètre et nous transforme. Dépasse nos 
résistances, fais grandir en nous une foi humble et confiante, qui 
accueille sans tout comprendre, et qui s’abandonne à ton amour, 
comme Saint Paul, comme Libermann, et comme tous ceux et 
celles que tu as saisis dans le secret du cœur. Amen. 



 

22 
 
 

 

5e Jour 
Le détachement et le renoncement intérieur 

 
Parole de Dieu : Marc 8, 34 
 
Appelant la foule avec ses disciples, il leur dit : « Si quelqu’un 
veut marcher à ma suite, qu’il renonce à lui-même, qu’il prenne sa 
croix et qu’il me suive. 

Éclairage de Libermann 

Libermann témoigne d’un bouleversement intérieur au moment de 
son baptême, vécu comme une véritable naissance spirituelle : 

« Dès ce moment, je ne désirai rien tant que de me voir 
plongé dans la piscine sacrée. Ce bonheur ne se fit pas 
attendre : on me prépara incontinent à ce sacrement 
admirable, et je le reçus la veille du jour de Noël. Ce jour 
aussi je fus admis à m’asseoir à la Table Sainte. Je ne puis 
assez admirer le changement admirable qui s’opéra en moi 
au moment où l’eau du baptême coula sur mon front. 
Toutes mes incertitudes, mes craintes, tombèrent 
subitement. » (Récit à M. Gamon, N.D. I, 66) 

Ce passage marque le début d’un chemin de détachement et de 
renoncement. Ce double mouvement va jusqu’à l’abandon de soi, 
pour que l’Esprit puisse pleinement habiter l’âme : 



 

23 
 
 

« Une fois entièrement vide de toute créature et de vous-
même, vous serez disposé et apte à recevoir l’Esprit de 
Dieu avec abondance. Tant que la nature aura encore un 
souffle de vie, l’Esprit de Notre-Seigneur ne pourra vivre 
parfaitement en vous ; mais une fois cette nature 
pleinement morte, vous ne vivrez plus que de la vie de 
Dieu, et alors l’esprit d’oraison animera tous les 
mouvements de votre âme, il deviendra son exercice 
habituel et sera comme une autre nature en vous. Voilà 
pourquoi, mon cher, appliquez-vous au renoncement 
intérieur, faites-en la base de toute votre vie spirituelle. »  
(Lettre à un séminariste, L.S. II, 355 ). 

Réflexion  

Libermann ne prône pas un détachement froid ou radical, mais 
une disponibilité intérieure à la volonté de Dieu. Il reconnaît que 
même les biens spirituels, les projets généreux ou les attachements 
affectifs peuvent devenir des obstacles si nous nous y accrochons 
sans discernement.  À travers son propre chemin, Libermann 
montre que le renoncement peut être un acte d’amour : il a laissé 
derrière lui des rêves légitimes, des relations précieuses, non par 
rejet du monde, mais pour accueillir la nouveauté de Dieu. Ce 
détachement intérieur lui a permis de devenir pleinement 
disponible à sa mission, animé par l’Esprit et enraciné dans 
l’amour. 

Pour Libermann le vrai détachement est celui qui rend l’âme 
souple entre les mains du Père, libre de toute possession intérieure, 
ouverte à l’inattendu de la grâce. Ce chemin exigeant demande de 
lâcher les sécurités, les masques, les habitudes qui nous rassurent 



 

24 
 
 

mais nous limitent. Il ne s’agit pas de se priver, mais de se 
libérer — pour que l’Esprit puisse pleinement habiter notre vie, 
orienter nos choix, et faire de nous des témoins disponibles à 
l’appel de Dieu. 

Ce cinquième jour nous invite à lâcher prise, à faire le tri, à nous 
détacher intérieurement de ce qui n’est pas de Dieu. 

 

Questions  

1. Quels attachements — même légitimes — me retiennent 
encore dans une zone de confort qui freine mon abandon et 
mon ouverture à l’appel de Dieu aujourd’hui ? 

2. Quels mécanismes intérieurs — peurs enfouies, habitudes 
rassurantes, blessures non guéries — limitent ma liberté 
spirituelle et entravent mon élan missionnaire ? 

3. Ai-je le courage de lâcher prise, de me rendre malléable entre 
les mains du Père, comme Libermann l’a été ? 

 
Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière 
Dieu de la liberté intérieure, Dieu qui rends l’âme souple entre tes 
mains, Tu nous appelles à marcher librement vers toi, à déposer ce 
qui nous enchaîne, ce qui nous alourdit, ce qui ne vient pas de toi. 
Comme François Libermann, donne-nous le courage de renoncer à 



 

25 
 
 

nos fausses sécurités, à nos masques, à nos certitudes trop 
humaines. Apprends-nous à lâcher prise, non par peur, mais par 
amour. Que ton Esprit nous rende disponibles et légers, pour 
accueillir ta nouveauté, aimer sans entrave, et servir avec joie. 
Libère nos cœurs, et fais de nos vies un espace ouvert à ta grâce. 
Amen.



 

26 
 
 

 
6e Jour 

L’abandon total au Christ Jésus 

Parole de Dieu : Philippiens 3,7-14 

Mais tous ces avantages que j’avais, je les ai considérés, à cause 
du Christ, comme une perte. Oui, je considère tout cela comme 
une perte à cause de ce bien qui dépasse tout : la connaissance du 
Christ Jésus, mon Seigneur. À cause de lui, j’ai tout perdu ; je 
considère tout comme des ordures, afin de gagner un seul 
avantage, le Christ, et, en lui, d’être reconnu juste, non pas de la 
justice venant de la loi de Moïse mais de celle qui vient de la foi 
au Christ, la justice venant de Dieu, qui est fondée sur la foi. Il 
s’agit pour moi de connaître le Christ, d’éprouver la puissance de 
sa résurrection et de communier aux souffrances de sa passion, en 
devenant semblable à lui dans sa mort, avec l’espoir de parvenir à 
la résurrection d’entre les morts. Certes, je n’ai pas encore obtenu 
cela, je n’ai pas encore atteint la perfection, mais je poursuis ma 
course pour tâcher de saisir, puisque j’ai moi-même été saisi par le 
Christ Jésus. Frères, quant à moi, je ne pense pas avoir déjà saisi 
cela. Une seule chose compte : oubliant ce qui est en arrière, et 
lancé vers l’avant, je cours vers le but en vue du prix auquel Dieu 
nous appelle là-haut dans le Christ Jésus. 

 

 



 

27 
 
 

 

Éclairage de Libermann  

La conversion a eu pour Libermann le même effet que pour 
l’apôtre Paul : elle a placé le Christ au centre de sa vie, comme 
unique repère, unique désir, unique lumière. Si pour Paul « vivre, 
c’est le Christ », pour Libermann, Jésus devient le cœur battant de 
toute vie spirituelle, le point d’origine et d’accomplissement de la 
sainteté. 

‟Jésus est tout pour nous (…). Il est l’auteur et le 
consommateur de toute sainteté (…) Nous devons avoir 
grand soin de le laisser établir en nous son règne 
admirable.ˮ (L.S., I, 84–85) 

Cet abandon n’est pas une perte de soi, mais une fécondité 
nouvelle. Il ne se vit pas dans l’agitation ou la performance, mais 
dans une paix intérieure, une confiance profonde, une 
disponibilité aimante : 

 ‟Laissons-le plutôt faire, il se plaît à travailler sur le 
néant. Tenons-nous en toute paix et tranquillité devant lui 
et suivons simplement le mouvement qu’il nous donne, ne 
le précédons jamais, mais restons dans notre néant spirituel 
jusqu’à ce qu’il lui plaise de nous donner l’existence 
spirituelle surnaturelle.ˮ  (L.S., I, 296) 

Libermann invite à une posture d’accueil, où l’âme ne cherche pas 
à s’imposer, mais à se livrer. L’abandon devient alors un acte de 
foi, une offrande silencieuse, une confiance active : 



 

28 
 
 

‟L’attention de l’âme doit consister uniquement à laisser 
Jésus agir, à l’accueillir, à se reposer en lui, à le rechercher 
pour lui-même, à ne faire aucun cas de soi, à s’abandonner 
à lui totalement.ˮ  (L.S., I, 326) 

Réflexion  

La conversion de François Libermann, à l’image de celle de 
l’apôtre Paul, marque un renversement intérieur : tout ce qui n’est 
pas le Christ devient secondaire. Désormais, sa pensée, sa vie, sa 
mission se centrent sur Jésus seul, reconnu comme “l’auteur et le 
consommateur de toute sainteté”. Le Christ devient pour lui non 
seulement le but, mais aussi le chemin, la source, le souffle. 

Libermann comprend que la fécondité spirituelle ne vient pas de 
l’effort humain, mais de l’accueil humble de l’action divine. Il ne 
s’appuie plus sur ses privilèges ou ses talents, mais sur la seule 
puissance de l’amour du Christ. C’est pourquoi il remet tout entre 
les mains de Jésus, convaincu que celui-ci agit avec force dans le 
cœur qui se livre. Le vrai centre de la vie devient alors l’amour 
reçu et donné. 

Il nous invite à “laisser Jésus établir en nous son règne 
admirable”, à ne pas précéder Dieu, mais à nous tenir dans notre 
néant spirituel, là où Dieu “se plaît à travailler”. Ce ‟néant 
spirituelˮ n’est ni fuite ni résignation, mais une disponibilité 
féconde, une ouverture radicale à l’amour qui transforme. Se tenir 
là, selon Libermann, ce n’est pas se nier, mais permettre à Dieu 
d’agir librement. Dans cette offrande intérieure, le Christ établit 
son règne. L’abandon devient alors le lieu de la transformation, de 
la mission et de l’union. 



 

29 
 
 

Ce sixième jour nous invite à nous abandonner pleinement au 
Christ, à le laisser devenir le centre de notre vie, notre seul appui 
dans la paix et la confiance. 

 

Questions  

1. Qu’est-ce que je garde encore pour moi, consciemment ou non, 
au lieu de le remettre entre les mains du Christ ?   

2. Est-ce que je laisse le Christ régner en moi, ou est-ce que je 
résiste encore à son action ? 

3. Quelle place réelle le Christ occupe-t-il dans mes pensées, mes 
choix, mes relations, mes engagements ?  

 

Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière  
Seigneur Jésus, nous voulons tout remettre entre tes mains : nos 
projets, nos désirs, nos résistances. Sois le centre de nos vies, 
notre seul appui, notre seul amour. Comme François Libermann, 
nous voulons nous abandonner à toi, nous tenir dans notre 
néant — non pour nous effacer, mais pour te laisser agir librement. 
Établis-en nous ton règne admirable. Fais de notre vie une 
offrande, de notre mission une œuvre née et portée par ton amour. 
Que ton Esprit nous guide dans la paix et la confiance, et nous 
rende disponible à tout ce que tu veux accomplir en nous. Amen.



 

30 
 
 

 
7e Jour 

Saisi par la grâce du baptême 
Parole de Dieu : Romains 6, 3-5 

Ne le savez-vous pas ? Nous tous qui par le baptême avons été 
unis au Christ Jésus, c’est à sa mort que nous avons été unis par le 
baptême. Si donc, par le baptême qui nous unit à sa mort, nous 
avons été mis au tombeau avec lui, c’est pour que nous menions 
une vie nouvelle, nous aussi, comme le Christ qui, par la toute-
puissance du Père, est ressuscité d’entre les morts. Car, si nous 
avons été unis à lui par une mort qui ressemble à la sienne, nous le 
serons aussi par une résurrection qui ressemblera à la sienne.  

Éclairage de Libermann   

Le baptême est bien plus qu’un rite : il est une irruption de Dieu 
dans l’âme, une naissance nouvelle dans le Christ. Libermann en 
témoigne avec force : 

« Je ne puis assez admirer le changement admirable qui 
s’opéra en moi au moment où l’eau du baptême coula sur 
mon front. Toutes mes incertitudes, mes craintes 
tombèrent subitement… Je me sentais un courage et une 
force invincible pour pratiquer la loi chrétienne. 
J’éprouvais une douce affection pour tout ce qui tenait à 
ma nouvelle croyance. »  (Récit à M. Gamon, N.D. I, 66) 



 

31 
 
 

Cette grâce ne s’épuise pas dans l’instant : elle ouvre une 
dynamique intérieure, une soif de Dieu toujours renouvelée. 
Libermann l’exprime ainsi : 

« Quand l’amour divin entre dans une âme, il la rend 
insatiable. » (Commentaire de l’Évangile selon saint Jean, au 
sujet de Jn 1, 38) 

De cette insatiabilité naît une vie missionnaire féconde, enracinée 
dans l’union au Christ. Le baptême devient source, souffle et 
envoi. Dans ses instructions aux missionnaires, il transmet cette 
exigence intérieure : 

« Pour que Jésus vive dans ses envoyés et fasse toutes 
choses en eux et par eux, il est nécessaire que ceux-ci 
vivent en lui, soient unis avec lui dans leur vie, leurs 
souffrances et leur action apostolique. » (Instructions aux 
Missionnaires I, E.S. 374) 

Réflexion 

Le baptême n’est pas un aboutissement, mais l’élan d’un 
commencement. Il ouvre un chemin de grâce, une source vive 
appelée à jaillir, à nourrir, à transformer les cœurs. François 
Libermann nous enseigne que la grâce du baptême, lorsqu’elle est 
accueillie sans réserve, devient une force douce et invincible, 
capable de transfigurer toute une vie. Cette force n’est pas 
abstraite : elle prend visage dans le Christ lui-même. Être saisi par 
lui, c’est laisser cette grâce agir en profondeur, nous unir à sa 
paix, nous détacher de nous-mêmes, et nous rendre disponibles à 
sa mission. Être saisi par le Christ, c’est découvrir que l’on ne 



 

32 
 
 

s’appartient plus, que l’on est désormais porté, habité, envoyé. Le 
baptême est le seuil de cette saisie — le moment où le Christ 
commence, si nous le laissons faire, à transformer notre être de 
l’intérieur. 

L’amour divin ne s’arrête jamais. Il rend l’âme insatiable — non 
pas avide, mais toujours en quête, en marche, disponible à 
l’Esprit. Cette soif intérieure est le signe d’une foi vivante, d’une 
mission qui brûle, d’un cœur qui respire. 

Libermann nous invite à vivre notre baptême comme une source 
active, une dynamique de transformation. Il ne s’agit pas de se 
souvenir d’un jour passé, mais de laisser cette grâce irriguer nos 
pensées, nos choix, nos relations. Être baptisé, c’est être configuré 
au Christ : vivre en lui, agir par lui, souffrir avec lui, et rayonner 
de lui. 

Ce septième jour de la neuvaine nous invite à redécouvrir la 
puissance du baptême comme source vive et féconde de notre vie 
spirituelle. 

Questions  

1. La grâce du baptême irrigue-t-elle ma vie quotidienne, mes 
pensées, mes choix, mes relations, ma mission quotidienne ? 

2. Suis-je prêt à me laisser envahir par le Christ, à lui appartenir 
totalement comme Libermann l’a fait ? 

3. Comment puis-je devenir un canal vivant de la grâce pour les 
autres ? 

 
Intercessions libres 



 

33 
 
 

Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière  
Seigneur Jésus, tu nous as saisis par la grâce du baptême, Tu nous 
as appelés à une vie nouvelle, transfigurée par ton amour. 
Renouvelle en nous la grâce du baptême : rends-nous libres, 
confiants, disponibles à ton Esprit. Comme en François 
Libermann, fais tomber en nous toute crainte, toute hésitation. Et 
fais naître en nous une paix profonde, fruit de ton union à nous. 
Donne-nous cette force douce et invincible qui nous pousse à 
vivre en toi, à agir par toi, à souffrir avec toi. Rends-nous 
insatiables de ton amour, pour que ton œuvre de salut se réalise en 
nous et par nous, aujourd’hui et chaque jour. Amen. 

 



 

34 
 
 

 

8e Jour 
Vivre par la force de l’Esprit Saint 

Parole de Dieu : Galates 5,16-25 

Je vous le dis : marchez sous la conduite de l’Esprit Saint, et vous 
ne risquerez pas de satisfaire les convoitises de la chair. Car les 
tendances de la chair s’opposent à l’Esprit, et les tendances de 
l’Esprit s’opposent à la chair. En effet, il y a là un affrontement 
qui vous empêche de faire tout ce que vous voudriez. Mais si vous 
vous laissez conduire par l’Esprit, vous n’êtes pas soumis à la Loi. 
On sait bien à quelles actions mène la chair : inconduite, impureté, 
débauche, idolâtrie, sorcellerie, haines, rivalité, jalousie, 
emportements, intrigues, divisions, sectarisme, envie, beuveries, 
orgies et autres choses du même genre. Je vous préviens, comme 
je l’ai déjà fait : ceux qui commettent de telles actions ne 
recevront pas en héritage le royaume de Dieu. Mais voici le fruit 
de l’Esprit : amour, joie, paix, patience, bonté, bienveillance, 
fidélité, douceur et maîtrise de soi. En ces domaines, la Loi 
n’intervient pas. Ceux qui sont au Christ Jésus ont crucifié en eux 
la chair, avec ses passions et ses convoitises. Puisque l’Esprit nous 
fait vivre, marchons sous la conduite de l’Esprit. 
  
Éclairage de Libermann 
 



 

35 
 
 

« Après notre baptême, l'Esprit Saint habite en nous d'une 
manière vivante et vivifiante, il y est pour devenir en nous 
le principe de tous les mouvements de nos âmes. Il devient 
comme l’âme de notre âme (…).’ » 
Étant donné que Dieu vient faire sa demeure en nous, une 
seule chose compte alors, et cela dépend de nous : être 
docile au souffle de cet Esprit qui est en nous et qui seul 
peut nous faire accéder auprès du Père et du Fils.  
Et nous ne pouvons y arriver qu’en nous, « laissant 
impressionner et influencer par lui, en suivant plus ou 
moins ses saintes impressions, selon le plus ou moins de 
grâce qui est en nous, et selon le plus ou moins de bonnes 
dispositions que nous avons. Plus l'Esprit Saint devient le 
principe des mouvements de notre âme et plus il influe 
dans ses sentiments et dispositions et en est suivi, plus 
aussi sa vie est parfaite en nous et plus nous sommes 
saints. » (Commentaire de l’Evangile selon Saint Jean, au sujet de Jn 3, 
5.)   
 
Si nous ne résistons pas et nous laissons agir en nous, 
« l’esprit de Jésus Christ est fort et puissant, une fois dans 
une âme, il s’empare d’elle et domine tous ses actes, toutes 
ses pensées, tous ses sentiments. » (Lettre à Libermann du 3 
septembre 1850, N.D XII, 361.) Et une fois qu’il s’est 
accaparé de notre être tout entier, il façonne le Christ Jésus 
en nous.  

 
Réflexion 

Le baptême n’est pas seulement une purification ou une adhésion 
extérieure : c’est une effusion de vie, une inhabitation divine. 
Libermann témoigne que, dès ce moment, l’Esprit Saint devient 



 

36 
 
 

en nous le principe vivant de tous les mouvements de l’âme — 
l’âme de notre âme. Cette présence intérieure transforme 
radicalement notre être, nous rendant capables d’aimer, de servir, 
de croire, et de vivre selon la loi du Christ avec une force 
invincible. 

Mais cette force ne s’impose pas : elle demande notre docilité. 
Libermann insiste sur cette disponibilité intérieure, cette capacité 
à se laisser impressionner, influencer, guider par les saintes 
inspirations de l’Esprit. Plus nous sommes ouverts, plus l’Esprit 
agit en nous, et plus la vie du Christ se forme en nous. Lorsque 
nous cessons de résister, l’Esprit de Jésus Christ s’empare de notre 
être tout entier. Il domine nos actes, nos pensées, nos sentiments, 
et façonne en nous la présence vivante du Christ. Ainsi, la sainteté 
n’est pas une performance, mais une coopération : une réponse 
libre et aimante à l’Esprit qui nous habite depuis le jour de notre 
baptême. 

Ce huitième jour de la neuvaine nous invite à reconnaître que 
toute mission véritable jaillit d’une intimité profonde avec le 
Christ, rendue possible par l’action de l’Esprit Saint. C’est lui qui 
nous unit au Christ, qui nous façonne intérieurement, qui nous 
rend capables d’aimer, de servir, de croire. Sans lui, notre foi reste 
extérieure ; avec lui, elle devient souffle vivant, lumière intérieure, 
force féconde. 

Questions  

1. Est-ce que je vis ma foi comme une exigence à remplir ou 
comme une grâce à accueillir ? 



 

37 
 
 

2. L’Esprit Saint est-il vraiment le souffle vivant qui anime 
mes pensées et mes choix ? 

3. Quelles résistances intérieures puis-je déposer pour que le 
Christ prenne forme en moi ? 

Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière   
Esprit de Dieu, venu habiter en nous par le baptême, souffle 
discret et puissant, nous te rendons grâce pour ta présence 
vivifiante. Donne-nous la force d’aimer sans mesure, de servir 
avec joie et de vivre pleinement notre vocation dans la fidélité au 
Christ. Éclaire nos pensées, inspire nos désirs, guide nos gestes. 
Sois le mouvement intérieur qui façonne nos cœurs et oriente nos 
choix. Que ton action nous transforme et façonne en nous, jour 
après jour, le visage vivant du Christ Jésus. Amen 
 



 

38 
 
 

 

9e Jour 
La foi intérieure, don de Dieu 

Parole de Dieu : Éphésiens 2,4-10 

Mais Dieu est riche en miséricorde ; à cause du grand amour dont 
il nous a aimés, nous qui étions des morts par suite de nos fautes, 
il nous a donné la vie avec le Christ : c’est bien par grâce que vous 
êtes sauvés. Avec lui, il nous a ressuscités et il nous a fait siéger 
aux cieux, dans le Christ Jésus. Il a voulu ainsi montrer, au long 
des âges futurs, la richesse surabondante de sa grâce, par sa bonté 
pour nous dans le Christ Jésus. C’est bien par la grâce que vous 
êtes sauvés, et par le moyen de la foi. Cela ne vient pas de vous, 
c’est le don de Dieu. Cela ne vient pas des actes : personne ne 
peut en tirer orgueil. C’est Dieu qui nous a faits, il nous a créés 
dans le Christ Jésus, en vue de la réalisation d’œuvres bonnes 
qu’il a préparées d’avance pour que nous les pratiquions. 

Éclairage de Libermann  

« je n’ai rien acquis, ni pour les connaissances de 
l’intelligence, ni pour la force de la volonté, ni pour la 
pratique des vertus. Dieu m’a tout donné, il m’a attiré sans 
me demander la permission et avec une violence que je 
n’ai pas encore aperçue à personne jusqu’à présent. »  
(Lettre à M. Schwindenhammer, N.D. VIII, 200-204) 



 

39 
 
 

Pour Libermann, c’est l’une des manières d’agir de Dieu.  Il 
commence par attirer l’âme à lui, il la dispose à se rapprocher de 
lui d’une manière ou d’une autre.  Il fait naitre et grandir en elle le 
désir de Dieu.1 Et une fois que l’âme est attirée : 

« Dieu imprime en elle, une grâce de foi à toutes ses 
paroles, sans que l’âme n’y comprenne rien, et cette âme 
est fidèle à cette grâce et se rend sans résistance à cette foi 
intérieure, à tout ce qui lui vient de Notre Seigneur sans 
vouloir d’abord comprendre les choses qu’elle croit. » 
(Commentaire de l’évangile selon Saint Jean, au sujet de Jn 10, 37-
38) 

Réflexion 

La foi ne vient pas de nous. Elle ne se construit ni par 
l’intelligence, ni par l’effort, ni par la pratique. Elle est un don, 
une initiative de Dieu, une grâce qui jaillit librement. Libermann 
en témoigne avec force : tout ce qu’il est, tout ce qu’il vit, lui a été 
donné. Dieu l’a saisi, attiré, transformé — sans mérite, sans calcul, 
dans une intensité bouleversante. 

Le Seigneur est toujours le premier à agir. C’est lui qui attire 
l’âme à lui, qui dispose les cœurs à se rapprocher, qui fait naître et 
creuser en nous le désir de Dieu. Et lorsqu’il nous attire, il 
imprime en nous une grâce de foi — une adhésion profonde à sa 
parole, même si nous ne la comprenons pas pleinement. L’âme, 
touchée par cette grâce, se rend sans résistance à cette foi 
                                                 
1 Cf.  « Instructions sur la vie spirituelle, » Écrits Spirituels du Vénérable 

père Libermann, 75-76. 



 

40 
 
 

intérieure, fidèle à ce qu’elle reçoit, sans chercher d’abord à tout 
expliquer. 

Ce don reçu au moment de sa conversion devient pour Libermann 
une lumière intérieure, une source qui éclaire toute sa vie. Il ne 
s’agit pas d’une foi intellectuelle, mais d’une confiance profonde 
en ce que Dieu révèle. Comme saint Paul, Libermann ne transmet 
pas dans ses lettres et ses écrits des idées abstraites. Il transmet 
une expérience intérieure forte et fondatrice. Il partage ce qu’il a 
vécu à savoir le fruit d’une expérience vécue, brûlante de 
rencontre et de grâce. Grace à cette expérience, sa foi devient 
source de mission. Elle éclaire, elle consacre, elle envoie. Elle 
transforme l’âme et lui donne la force de témoigner avec 
confiance et fidélité. 

Ce neuvième et dernier jour de la neuvaine nous invite à vivre 
notre foi comme une offrande, en témoignant et partageant, dans 
notre mission, l’expérience vivante de notre rencontre personnelle 
avec le Christ — pour faire advenir, sous l’action de l’Esprit, une 
chose nouvelle. 

Questions  

1. Suis-je conscient que ma foi est un pur don, une grâce gratuite 
que Dieu m’a faite? Suis-je prêt à me laisser conduire, comme 
Libermann, par cette grâce qui transforme ? 

2. Est-ce que dans ma vie de chaque jour, je témoigne d’une foi 
vivante, enracinée dans une expérience personnelle du Christ, 
capable d’éclairer mes frères et sœurs ?  



 

41 
 
 

3. Comment puis-je aujourd’hui rendre grâce pour ce don gratuit ? 
Par une parole, un geste, une offrande, une fidélité renouvelée ? 

 

Intercessions libres 
Ave Maria – Notre Père – Prière de béatification 
 
Prière  
Seigneur, comme tu l’as fait pour ton serviteur François 
Libermann, tu nous as attiré à toi sans bruit, sans mérite, avec une 
force douce et irrésistible. Tu as semé en nous le désir de te 
connaître, et tu nous as donné la foi, non comme une conquête, 
mais comme une lumière venue d’en haut. Fais grandir en nous 
cette foi intérieure, vivante, humble, fidèle et joyeuse, qui ne 
cherche pas à tout comprendre, mais qui s’abandonne à ta parole, 
comme François Libermann s’est abandonné à toi, porté par la 
lumière de ton Esprit. Que cette foi nous transforme, nous 
consacre et nous rende capable, à notre tour, d’enseigner ce que 
nous avons d’abord vécu avec toi. Amen 
  



 

42 
 
 

 
Prière pour la béatification du vénérable Père 

François Libermann 

 

Père Saint, 
Tu es magnifique dans ton amour. 

Accordes-nous la grâce de voir confirmé par l’Église, 
le beau témoignage de foi et de sainteté que François 
Libermann nous a laissé. 

Illuminés par son témoignage missionnaire, nous nous 
sentons poussés par l’Esprit, à proclamer le Bonne 
Nouvelle du salut avec un zèle nouveau. 

Accordes-nous, nous te le demandons, par le Saint Cœur 
de Marie,  

sa béatification et les grâces que ………………….. nous 
implorons par son intercession. 

Par Jésus le Christ notre Seigneur. Amen. 



 

43 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maison	Généralice	
www.spiritanroma.org	
Clivo	di	Cinna,	195	

00136	-	Roma	
 

	
	

	
	

 


